
Selva del
Matavén
Santuario natural y ejemplo 

de convivencia 

Organizan



Desarrollo de la guía
Hola, soy Alejandra y, en esta ocasión, nuestra travesía nos lleva a un lugar mágico y de 
inmensa riqueza natural y cultural: la Selva del Matavén. 

El Resguardo Selva del Matavén es una de las últimas zonas de transición bien 
conservadas de Colombia, está ubicado entre las sabanas de la Orinoquía y la selva 
amazónica, abarcando principalmente el departamento del Vichada y una porción del 
Guainía. Su nombre proviene del caño Matavén, que atraviesa esta extensa área de 
occidente a oriente.

Este vasto territorio es hogar de una gran diversidad de pueblos indígenas, quienes 
han protegido ancestralmente sus bosques, suelos, aguas y biodiversidad. En él 
habitan aproximadamente 22.000 indígenas, en una extensión de 1.849.613 hectáreas, 
que pertenecen a seis pueblos étnicos: Sikuani, Piapoco, Piaroa, Puinave, Curripaco y 
Cubeo. Todos ellos divididos en 17 resguardos que componen ACATISEMA (La 
Asociación de Cabildos y Autoridades Tradicionales Indígenas de la Selva de Matavén).

La enorme riqueza cultural plasmada en la artesanía, la agricultura, la medicina 
tradicional, la gastronomía y la música, además de su exuberante flora y fauna, esconde 
un importante tesoro: las comunidades que hoy habitan este maravilloso territorio 
llegaron a él como resultado de diversas diásporas ocasionadas por el conflicto 
armado, la economía extractiva, las guahibiadas (como se le denominó a la “cacería de 



Para la elaboración de esta cartilla el equipo de Yo Mayor realizó  dos rutas desde Puerto Inírida: una 
a favor de la corriente del río Orinoco en dirección a Caño Zama; la otra, con la corriente en contra 
para buscar a los mayores de los lugares más alejados del brazo Amanavén hasta Morocoto.

A lo largo de la historia, estas comunidades han sido guardianas de saberes ancestrales sobre la 
selva, sus recursos y las formas de convivir en armonía con la naturaleza. Nos sentimos orgullosos y 
alegres de poder compartir en esta nueva cartilla algunos de sus secretos y relatos.

Queremos expresar nuestra gratitud a Mediamos y su equipo, así como a todas las personas que 
abrieron las puertas de sus casas y comunidades para recaudar las  historias, videos, traducciones e 
imágenes que aquí se presentan.

¡Esperamos que disfruten este nuevo viaje a la exuberante 
Selva del Matavén!

indios”, una forma de persecución, homicidio y etnocidio para los pueblos indígenas de la 
Orinoquía) e, incluso, guerras programadas (conflictos internos entre diversas etnias). Aun así, ha 
encontrado en el árbol de la vida (símbolo que identifica a ACATISEMA) un faro espiritual para 
conectar las distintas cosmovisiones del mundo que lo componen y para construir un auténtico 
motor de preservación natural y cultural.   

Si tienes problemas con la lectura 
de esta cartilla, haz clic aquí para 

poder verla en video https://youtu.be/Rkc1aE6VtuM  

https://youtu.be/Rkc1aE6VtuM  




Iniciamos este recorrido de la mano de Héctor Francisco Fuentes, un sabio Piaroa de la comunidad 
La Urbana, quien nos saluda desde el "piedemonte amazónico de la selva del Matavén, un santuario 
de protección y conservación". Héctor nos invita a comprender la profunda conexión que tiene su 
pueblo con la naturaleza, a la que consideran su gran maestra. Además, nos cuenta cómo, por 
medio de las burbujas, los Piaroa determinan la compatibilidad con su pareja a través del canto y el 
llanto bajo el agua.

Héctor nos invita a reflexionar sobre 
cómo nos comunicamos con la 

naturaleza y con los que amamos. 
¿Cómo conectas con la naturaleza en 

tu entorno, qué te enseñan los 
árboles, los ríos, los animales o el 

cielo sobre la vida y tu papel en ella?

Héctor Francisco Fuentes 

HD
6:23 / 8:07

https://www.youtube.com/watch?v=t-OyyRxDje4

https://www.youtube.com/watch?v=t-OyyRxDje4


Seguimos este viaje conociendo un poco más de la comunidad Piaroa de La Urbana 
a través de Gloria Sánchez, la mamá de Héctor. En su lengua, ella nos cuenta, como 
si fuéramos sus hijos,  cómo fue su infancia y su crianza, una vez quedó huérfana. 
También nos comparte la manera en que aprendió las labores del hogar con su tía y 
cómo fue formada por dos caciques de su comunidad en el manejo de la palabra y 
los rituales tradicionales.

Existen diferentes manifestaciones de la lengua Piaroa 
(al igual que en otras comunidades), en ellas se 

destaca el uso poblado de palabras que no tiene 
equivalencia plena al castellano y que se construyen, 
incluso, sobre el respeto del silencio como un valor 
fundamental. Es el caso de este relato de Gloria, 

por esta razón encontrarás su video completo en 
lengua y una síntesis escrita que destaca sus ideas 

principales. 



Les doy la bienvenida a mi historia de vida, agradeciéndoles por motivarme y 
despertar en mí este relato de crecimiento, que ni mis hijos me han 
preguntado. Me alegra que, desde una tierra lejana, hayan venido a preguntar 
por mi vida.

Hablaré como si lo hiciera con mis propios hijos y para mis hijos, en este 
ambiente familiar. Me disculpan: no estoy acostumbrada a hablar frente a 
estos aparatos, pero confío en ustedes.

Yo soy una mujer que, desde muy niña, quedó huérfana de mamá. No la 
conocí.  Crecí al lado de mi padre, con un hombre nada más, y con mi 
hermano, que pescaba y cazaba para darme la comida, ellos reemplazaron a 
mi madre, a quien nunca vi. A mi hermano todavía lo tengo vivo. Él me levantó 
en mi crecimiento, me acompañó.

Los quehaceres de la mujer me los enseñó mi tía, que en paz descanse. Ella me 
ayudó a preparar los alimentos y a conocer los procesos de elaboración del 
casabe y el mañoco. Sufrí, pero ella me animaba y no me dejaba sola. A pesar 
de crecer con mi papá, comía del casabe y el mañoco que ella elaboraba. 
Agradezco a otras mujeres de buen corazón que me daban de beber para 
calmar la sed y me ofrecían el complemento para el pescado.

Mi tía, la hermanita de mi papá, nos sostenía. Ya mayorcita, me encontraba con 
ella en el conuco, donde le ayudaba a recoger la yuca. Me enseñó y educó en 
todo el proceso del casabe y el mañoco.

“Crece con conocimiento, para que cuando seas grande estés lista para 
trabajar”, era de los consejos de mi tía. Me decía que debía aprender a vivir para 
la vida. En ese entonces, rallaba con el rallo. También aprendí la disciplina y la 
preparación de los alimentos.

Ya grandecita, comencé a practicar lo aprendido con mi tía, todo lo que me 
había orientado. Me tocaba enfrentar sola el proceso de la preparación de la 
yuca en el budare, con la ayuda de mi papá.Tenía una hermana mayor, pero no 
se preocupó por mí. Conmigo estaba una hermanita, por la que debí responder. 

El arte de la elaboración



Por ella aprendí a responsabilizarme. Me acompañó y ahora descansa en paz.   
La hermanita a quien ayudé a crecer me dejó sola. Lo más importante fue la 
disciplina y muchas cosas más que aprendimos juntas, como a preparar los 
alimentos y sus respectivos procesos. De a poquito se aprende el arte de la 
elaboración.

En ese proceso aprendí la disciplina, la responsabilidad y el respeto, que son el 
tejido del crecimiento. También comencé a tostar por mi cuenta, en compañía 
de mi hermanita. Además, empezamos a hacer trueque: mañoco y casabe por 
ropa de otros grupos étnicos, como los Sikuani.

Mi papá no sabía trabajar para conseguir lo que necesitábamos, pero 
aprendimos de otras personas. Ese conocimiento lo adquirí colaborando en 
actividades que otros realizaban; ellos me colaboraban con lo que yo 
necesitaba. Nosotros lo hacíamos porque es una disciplina: colaborar con otros 
y aprender de ellos. Gracias a mi papá, que siempre tuvo amistades y personas 
cercanas de buen corazón, llegó el momento en que fui con un cacique, que 
más tarde me enseñó la importancia de la vida.

Aprendí no solamente sobre los humanos, también aprendí a escuchar el trinar 
de las aves que madrugan y las que anuncian el atardecer. Ellas despertaban al 
comienzo del día para el plan de trabajo.

De ese cacique pasé a otro que me enseñó a tejer la historia de la vida y a tejer 
el mundo, alentando mi plan de vida. Bebimos las palabras a través de las 
ceremonias rituales: yagé, chicha y conocimiento del buen vivir (yagé y chicha 
rezados). Estas me ayudaron a tener la valentía y la motivación del buen vivir 
para crecer en obediencia y respeto. Los caciques están presentes conmigo, y 
estarán conmigo espiritualmente.

Regresé de ese aprendizaje y me enfrenté a las dificultades de la época, 
durante las bonanzas de la explotación del chicle y de la del pendare.

Todos estaban untados de resinas pegajosas de pendare. Vi durante esos años a 
mi padre subir a los árboles y sufrir andando por el monte.

En ese momento, acompañé a mi padre; él lo hacía para comprar nuestra ropa. 
Así, llegó el encuentro con la cultura blanca (occidental): conocimos a los 
patrones. También vino el primer medio de transporte: motor fuera de borda.      Y 
nos integramos con ustedes, los blancos. En ese tiempo encontré y vi por primera 
vez a los blancos. Dos años después, me organicé con mi compañero de vida. El 
papá de mis hijos era un agricultor que manejaba todos los productos del 
conuco. Empezamos a trabajar juntos y a criar a nuestros hijos.

Estuvimos en una comunidad, pero allí no nos fue bien. Por eso nos vinimos aquí 
y fundamos este lugar. Era monte, pero lo limpiamos. El viejo Pacho sufrió 
picaduras de araña, de serpiente, de tigre y de otros animales. Todos mis hijos 
nacieron y crecieron aquí, a pura fuerza de conuco. No sabíamos qué era el 
dinero, pero gracias a la agricultura aprendimos a producir y vivir de ella.



De esta manera levantamos a nuestros hijos y los preparamos para que se encontraran con ustedes. Por 
medio de ellos, ustedes están aquí.

Mis hijos  hicieron el puente para su visita. Quedo atenta, y sola. Soy viuda y vivo con mis hijos. Me despido 
dándoles un abrazo, con agradecimiento para todos ustedes.“Adiva”.  
  

Gloria nos cuenta cómo aprendió a 
hacer el casabe y el mañoco con su 
tía y los rituales tradicionales con los 

caciques. ¿Hay algún saber 
tradicional que hayas aprendido 

de algún mayor?

Ver videohttps://www.youtube.com/watch?v=vRvvcvXWbVk

https://www.youtube.com/watch?v=vRvvcvXWbVk


Continuamos este recorrido en el pueblo Cubeo de San Luis, que acoge al grupo étnico más 
pequeño del resguardo, del que solo hacen parte 46 miembros. Valentín Fernández Sánchez, sabio 
de la comunidad, nos sumerge en la profundidad de los rituales funerarios de su pueblo. Con gran 
detalle, nos explica cómo la familia del difunto convoca a la comunidad para una ceremonia solemne 
que no tiene fin en su principio. En su relato, nos invita a recordar la historia que, aunque se ha ido 
perdiendo, es fundamental para entender el origen y el camino que los ancestros dejaron.

Valentín Fernández Sánchez 

HD
6:23 / 8:07

Valentín nos comparte la trascendencia 
de los rituales funerarios de su 

comunidad, que conectan el presente 
con los saberes ancestrales. ¿Existe 

alguna ceremonia o tradición familiar 
para despedir a los muertos? ¿Cómo 

se mantiene viva su memoria?

https://www.youtube.com/watch?v=ntMJPHsVxmc

https://www.youtube.com/watch?v=ntMJPHsVxmc


Ahora, escuchemos a Alirio Ramírez, un líder Piapoco de la comunidad Morichal, quien nos comparte 
su vasto conocimiento en medicina tradicional y el uso adecuado de las plantas de la selva. Nos 
enseña cómo, a través de años de investigación y experiencia, ha descubierto remedios para diversas 
enfermedades. Desde el uso de un "palito oloroso" para tratar una epidemia similar al COVID, hasta 
el poder curativo de la manteca de raya para la tos o la manteca del gusano mojojoy para la tosferina.

Alirio Ramírez 

HD
6:23 / 8:07

Alirio nos abre una ventana a la rica medicina 
tradicional de su pueblo, donde la selva es 

una botica natural. ¿Recuerdas algún 
remedio casero o práctica de sanación de 
tu familia o comunidad que utilizaban tus 
abuelos o padres? ¿Qué historia especial 

guardas sobre él?

https://www.youtube.com/watch?v=vJE0y_90Aq8

https://www.youtube.com/watch?v=vJE0y_90Aq8


El turno es para María Luisa Camacho (q.e.p.d.), una destacada líder Piaroa de la comunidad de 
Cumaral, quien expone el tejido tradicional del catumare, comparte la historia de cómo conoció al 
hombre de su vida y narra cómo la trasmisión del conocimiento a los más jóvenes se ha visto 
interrumpida por el conflicto armado.

María Luisa Camacho 

HD
6:23 / 8:07

En su narración, María Luisa habla con 
nostalgia de la nieta que crio, de las mujeres 
a quienes enseñó y de todo lo que aprendió 
junto a su esposo. ¿Qué conocimientos o 

experiencias te gustaría transmitir o dejar 
como enseñanza a otras personas?

https://www.youtube.com/watch?v=hetY2zUaXSo

https://www.youtube.com/watch?v=hetY2zUaXSo


Andrés Garrido es un chamán Piapoco de la comunidad Morocoto, quien nos da una mirada de cómo 
vivían los mayores tiempo atrás. En su lengua, nos comparte la manera en que construían sus 
viviendas y hacían sus ropas. Además, nos permite conocer parte de su espiritualidad, sus fiestas y 
celebraciones, al tiempo que nos canta un bello fragmento de una canción que aprendió de sus 
abuelos.

Andrés Garrido 

HD
6:23 / 8:07

Andrés nos comparte cómo los mayores 
realizaban sus festividades y compartían 
en ellas , con cantos y celebraciones que 
incluían a todos por igual. ¿Recuerdas 

alguna fiesta memorable, con 
familiares o amigos, en la que hayas 

participado?, ¿cómo fue? 

https://www.youtube.com/watch?v=pctiQfyL60g

https://www.youtube.com/watch?v=pctiQfyL60g


A continuación, nos adentramos en la sabiduría de Gladis Ortiz, una mujer Piaroa de la 
comunidad Pueblo Nuevo, quien nos invita a "familiarizar los tejidos de nuestras historias". Gladis 
nos comparte cómo el valor de la palabra ancestral se está perdiendo en la nueva generación, 
aunque ella, como portadora de ese saber, sigue transmitiendo las enseñanzas de sus mayores. 

Recuerda que la lengua Piaroa se 
manifiesta de diversas maneras; el uso 

poblado de palabras que no tiene 
equivalencia plena al castellano, es una 
de ellas. Por eso, este relato de Gladis 
lo encontrarás completo en lengua en 
video y, después, una versión escrita 

que destaca sus ideas principales.



Les doy la bienvenida, aunque mis padres y mis hermanos no me enseñaron a 
hablar en estos aparatos. Para compartir con ustedes, los invito a mi ambiente 
familiar, ya que vienen de una tierra muy lejana a familiarizarse con los tejidos de 
nuestras historias.

Comienzo, por un lado, señalando el pensamiento espiritual que decía que solo 
los hombres estaban autorizados para manejar la palabra, la virtud y su poder. Por 
otro, les diré que, para tejer los conocimientos, le hablo a la nueva generación, 
que es el destino de nuestro saber. La vida ha sido nuestra responsabilidad, para 
recrear los saberes y hacer realidad lo que el cacique planeó desde el vientre 
de la madre.

Hoy en día, se está acabando el valor de esa palabra que el anciano nos dejó. 
Antes, educaban a través de los rituales y ceremonias. Ahora, yo solamente 
digo lo que ellos aconsejaban desde la vida práctica; por ejemplo, según la 
palabra mayor, les cuento que, de acuerdo con el género del bebé que nacía, 
se debía beber algo específico. También, según el poder de la palabra, a la 
niña púber le correspondían cinco días de ayuno espiritual [1] (tiempo dedicado 
a la reflexión), en los cuales la preparaban y aconsejaban en la disciplina, el 
respeto y la educación para trabajar, producir, comer y, a la vez, respetar a la 
naturaleza.

Aquí todos pasamos la palabra, y yo, personalmente, la sigo pasando. En este 
momento, soy quien educa en el arte de tejer para cargar y guardar tejidos, 
para usos domésticos, para canastos y para esteras de uso cotidiano.

Yo fui escogida para administrar las fiestas sagradas, “Wuerime”. Manejé los 
elementos sagrados y fui la segunda voz del cacique, como mujer de la selva y 
portadora de la palabra. Esta es una responsabilidad sagrada.

Bebí la disciplina en una chicha preparada y permeada de la palabra del 
respeto y la responsabilidad, para vivir y convivir con los humanos y nuestro 
territorio.

Los sabedores o sabios invocan la disciplina en el yagé y la palabra del tabaco. 
Yo fui acompañada por ellos, y ahora los acompaño. Yo debía rodearme de 
gente sabia, y tenía que discernir a las personas del bien y del mal.

[1] El ayuno espiritual es una disciplina religiosa que consiste en abstenerse de alimentos y otras distracciones para centrarse en la oración, la reflexión y la comunión con una o varias entidades superiores. Se practica en varias religiones y en diversas comunidades étnicas. Busca 
transformar a la persona, permitiéndole dar prioridad a lo espiritual sobre las necesidades físicas y, al mimo tiempo, desarrollar la autodisciplina. Existen diferentes tipos de ayuno, desde abstenerse completamente de la comida y el agua hasta renunciar a elementos como dulces, carnes, 
condimentos, conductas nocivas para el desarrollo personal e, inclusive, elementos tecnológicos.

Esta es una responsabilidad sagrada



También me gustaría compartir con ustedes muchas cosas por las que hoy sufrimos. La nueva 
generación ha sido arrebatada por otros factores que no son nuestros, como los celulares y otras 
cosas. Por eso no hacen caso y crecen sin razón de la vida. También se ha frustrado el camino de la 
educación de ser Piaroa. Los buenos consejos son pocos, pero las maldades, demasiadas.

Con este mensaje, y una alegría en mi corazón, 
me despido de ustedes. Un fuerte abrazo.

Gladis nos habla de la importancia de la 
"palabra mayor" y cómo, a través del tejido, 
se transmiten saberes y responsabilidades 

en su comunidad. Sin embargo, ella 
considera que las nuevas generaciones ya no 

prestan la misma atención. ¿Cómo crees 
que ha afectado el uso de las nuevas 

tecnologías el aprendizaje entre 
generaciones? 

Ver videohttps://www.youtube.com/watch?v=VF4oWAq4Jzs

https://www.youtube.com/watch?v=VF4oWAq4Jzs


Elías Bautista, líder Puinave, explica de dónde viene el nombre de su etnia y comparte los saberes 
sobre la crianza y la formación espiritual de niños y niñas en su comunidad. Para despedirse, nos 
canta dos canciones en su lengua, que aprendió de su abuelo.

Elías Bautista 

HD
6:23 / 8:07

A los Puinave se les llamó así por 
su aparente similitud con las 

hormigas. ¿Cuál es el animal 
más característico y 

representativo de tu región? 
¿Hay algún animal específico 
con el que te identifiques? 

https://www.youtube.com/watch?v=WErly5eu_N8

https://www.youtube.com/watch?v=a2F-1wXcrLo


Así como los Piaroa interpretan las burbujas bajo el agua para comprobar la 
sincronía de sus parejas, describe las señales y gestos que caracterizan a las 
personas que amas.   

¿Cuáles son los trajes y vestidos característicos de tu región? Descríbelos y 
cuéntanos cómo se hacen. 

Cuenta la historia de los rituales o celebraciones que en tu comunidad 
enmarcan el tránsito de la niñez a la adultez.  

¿Qué canción recuerdas haber escuchado o aprendido de tus mayores? 
Comparte su letra y melodía, explica por qué es tan importante para ti. 

Ejercicios creativos

1er

2do

3er

ejercicio

ejercicio

ejercicio

4to
ejercicio



Caja deherramientas

La pobreza.

Largacha Pachoncita
Por José Rubén 

Moreno

Por Manuel Hinojosa 
Rentería

1er

6to 7mo 8vo

2do 3er 4to

5to

cuento

cuento cuento cuento

cuento cuento cuento

cuento
Por Gladier Chocho

Canto Wounaan Chocó
Por Loira Cristina 

Cuesta

Me entregaron a mi mujer La anaconda asesina
Por Albina Jaba

La primera menstruación 
Wounaan

La cacería
Por Joaquin Murallari 

Cisneros

Por Glicerina Valencia 
de Chiripúa

Por Fermín Jordán 
Parente

ver ver ver ver

ver ver ver ver

https://www.youtube.com/wat
ch?v=45iU2tDuYl0&list=PLYxgiLj
fZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U

https://www.youtube.com/watch?v=
QAlu_MvWhzM&list=PLYxgiLjfZ97
QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=3

https://www.youtube.com/watch?
v=Kj-GPzWqY94&list=PLYxgiLjfZ97
QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=4

https://www.youtube.com/watch?
v=gsW4Y3iaYQY&list=PLYxgiLjfZ97
QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=5

https://www.youtube.com/watch?v=fwuPvPzb3Jw&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=6

https://www.youtube.com/watch?v=qDQj4dSxk04&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=7

https://www.youtube.com/watch?v=d0jwE3qV9bM&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=8

https://www.youtube.com/watch?v=1_ICj6urNGc&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=9

https://www.youtube.com/watch?v=45iU2tDuYl0&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U
https://www.youtube.com/watch?v=QAlu_MvWhzM&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=3
https://www.youtube.com/watch?v=Kj-GPzWqY94&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=4
https://www.youtube.com/watch?v=gsW4Y3iaYQY&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=5
https://www.youtube.com/watch?v=fwuPvPzb3Jw&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=6
https://www.youtube.com/watch?v=qDQj4dSxk04&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=7
https://www.youtube.com/watch?v=d0jwE3qV9bM&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=8
https://www.youtube.com/watch?v=1_ICj6urNGc&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=9


Caja deherramientas

9nocuento
Ma bangaña (La calabaza)

Por Rafael Cassiani 
Cassiani

ver

10mocuento
Décimas

Por Francisco 
Márquez Díaz

ver

12vocuento

ver

Historia del ritual de muertos 
de niños y adultos

Por José Meléndez Torres

15vocuento

ver

El tigre
Por Hernando Lorenzo 

Agustín

14vocuento

ver

Guaymitiera
Por Santa Santos Farias

13vocuento

ver

La Chicunguña
Por Manuel Esteban Anaya

11vocuento

ver

El velorio de San Basilio 
de Palenque

Por Concepción Hernandez 
de Cimarra

https://www.youtube.com/watch?v=XTqrwNcVVM0&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=10

https://www.youtube.com/watch?v=1rVgkU-xQM4&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=11

https://www.youtube.com/watch?v=tk2BqKe0aiY&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=12

https://www.youtube.com/watch?v=ehU_ykMyFOQ&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=13

https://www.youtube.com/watch?v=CcrJwQVamVg&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=14

https://www.youtube.com/watch?v=SSX-vBvGVSA&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=15

https://www.youtube.com/watch?v=lMHi8TraUIs&lis
t=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=16

https://www.youtube.com/watch?v=XTqrwNcVVM0&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=10
https://www.youtube.com/watch?v=1rVgkU-xQM4&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=11
https://www.youtube.com/watch?v=tk2BqKe0aiY&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=12
https://www.youtube.com/watch?v=ehU_ykMyFOQ&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=13
https://www.youtube.com/watch?v=CcrJwQVamVg&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=14
https://www.youtube.com/watch?v=SSX-vBvGVSA&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=15
https://www.youtube.com/watch?v=lMHi8TraUIs&list=PLYxgiLjfZ97QfR8OM1bVbY7xg1L_1bl3U&index=16


Créditos

Contenido:

Mauricio Díaz

 Producción y postproducción: Carlos Osuna
 Subtitulación: Angélica Castellanos

MEDIAMOS F&M

ACATISEMA

Alejandro Camacho Ortiz

Juan Carlos Silva Montoya

Juan Pablo Muriel Rojas

Mónica Barragán Salas

Lylyan Rojas 

Comunidades Resguardo 

Selva del Matavén

Javier Osuna

Sergio Gama

Agradecimientos

Realización audiovisual:

Diseño
     Mobs Content Lab

Organizaciones
     Fundación Saldarriaga Concha                 

     Fundación Fahrenheit 451



Organizan

Comparte tu historia en 
redes sociales con el hashtag

#RelatosQueConectan

/HistoriasenYoMayor

www.yomayor.co

@hyomayor

@historiasenyomayor


